Le Romantisme

XIXe siécle

Sommaire

[- Définition
@mPrécurseurs

mCaractéristiques

ll- Romantisme francais
aPréromantisme

mManifestes et polémiques

mPoésie et mal du siecle

mDrame romantique

mPostérité du mouvement romantigue

i-Espace des Liens Utiles...

I- Définition

1. Les précurseurs

Quelques écrivains de la fin du XVIII® siécle, William Blake, Jean-Jacques Rousseau
et les écrivains allemands du Sturm und Drang, parmi lesquels le Goethe des
Souffrances du jeune Werther (1774) et le Schiller des Brigands (1781) sont
considérés comme des précurseurs du Romantisme, des « préromantiques », pour
reprendre un terme inventé par la critique au début du XX°® siécle. Il y a déj3, en effet,
dans les ceuvres de Rousseau comme dans celles de Senancour, les premiéres
expressions d'un des aspects les plus importants du romantisme : le sentiment de la
nature, exprimé comme une extase fondée sur la ressemblance entre le paysage
intérieur (celui de 'ame) et le paysage extérieur. Il y a déja, aussi, dans René ou dans
les Mémoires d'outre-tombe de Chateaubriand, une peinture de ce « mal de vivre » ou
de ce « mal du siécle » qui va devenir le theme privilégié de la poésie romantique,
celle de Vigny ou de Musset, par exemple.




Méme si l'adjectif « romantique » est apparu dés I'age classique pour concurrencer
I'adjectif « romanesque », il ne prend son sens moderne que progressivement, par
opposition a l'adjectif « classique » (c'est ainsi que I'emploient d'abord Goethe,
Schlegel, Stendhal, etc.). En France, c'est Rousseau, dans les Réveries du promeneur
solitaire, qui, l'un des premiers, lui donne son sens actuel en l'utilisant pour qualifier le
caractére pittoresque et sauvage d'un paysage.

En Allemagne, le méme adjectif est utilisé pour désigner la poésie médiévale et
chevaleresque, comme l'expose, dans De I'Allemagne (1813), Mme de Staél, qui
introduit en France les ceuvres de la littérature allemande, notamment celles du
Sturm und Drang. Ce n'est que par la suite que la forme nominale, « romantisme »,
entre en usage.

2. Caractéristiques

S'il est possible de dégager un certain nombre de caractéristiques communes aux
romantismes des divers pays d'Europe, chacun n'en demeure pas moins tres
spécifique, en raison des conditions politiques et sociales particulieres dans
lesquelles il se développe. Par exemple, le romantisme anglais, inauguré par les
Ballades lyrigues (1798) de Wordsworth et Coleridge, et préfiguré par les Chants
d'innocence (1789) de Blake, n'a pas de véritable manifeste d'école. Notons aussi
que certains des écrivains anglais contemporains de la période romantique, parmi
lesquels Jane Austen, ne sont pas considérés comme des romantiques. En France,
en revanche, le romantisme produit un retentissant manifeste d'école, la préface de
Cromwell (1827) de Victor Hugo, précédée de I'étude de Stendhal, Racine et
Shakespeare (1823-1825), qui oppose le « Romantisme » au Classicisme pour louer
le premier (incarné par Shakespeare) au détriment du second (représenté par Racine).
Il est vrai que tous ces romantismes nationaux ont en commun d'étre des
mouvements destructeurs, rejetant les préceptes rationalistes du siécle des
Lumiéres et les canons esthétiques du Classicisme. En outre, a travers tout le
courant européen du Romantisme, des traits généraux s'affirment nettement : la
critique du rationalisme, la renaissance de l'intérét pour la période médiévale
gothique, le golt pour les paysages d'un Orient poétisé et pour I'évocation de la vie
intérieure, la prééminence accordée au réve et a l'imagination créatrice, et surtout un
intérét accru pour l'individu, pergu comme origine de la représentation.

Mais se contenter de dégager ces themes communs revient a gommer les
spécificités nationales au détriment de la compréhension des ceuvres.

Si, par exemple, on peut reconnaitre le méme souci de décrire les nuances de la vie
intérieure dans les Méditations poétiques (1820) de Lamartine, et dans les Hymnes a
la nuit (1800) de Novalis, ces deux ceuvres sont pourtant trés différentes I'une de
l'autre ; elles ne sont comparables, en effet, ni sur le plan du contexte culturel dans
lequel elles s'inscrivent, ni sur le plan formel, ni surtout sur celui de leur intention
poétique. Il est donc préférable, pour éviter toute généralisation abusive, de parler du
romantisme en tenant compte de ses spécificités nationales.

lI- Romantisme francais

1. Préromantisme (v. 1780 - 1820)

Rousseau avec Julie ou la Nouvelle Héloise (1761) et les Réveries du promeneur



solitaire (1778, édition posthume en 1782), Mme de Staél avec Delphine (1802) et
Corinne ou I'ltalie (1807), Chateaubriand avec Atala (1801) et René (1802-1805),
Senancour avec Oberman (1804), sont habituellement désignés comme les
précurseurs du Romantisme en France. Cette étiquette de précurseurs leur
convient, en effet, si l'on s'en tient a une définition du Romantisme francgais
comme école. Mais le lyrisme mélancolique, le sentiment d'une identité entre
I'étre intérieur et I'étre de la nature, les élans successifs d'exaltation et de
désespoir, le dégo(t de la vie (que dépeint le René de Chateaubriand et qui définit
I'Ame romantique) sont tout aussi présents chez Rousseau que chez Lamartine
ou Musset.

2. Manifestes et polémiques

C'est sans doute la force du classicisme en France - la réussite indiscutable et
écrasante des tragédies raciniennes, par exemple - et l'immobilisme des
institutions littéraires, alliés a un certain conservatisme littéraire, social et
politique, qui expliquent la naissance tardive du romantisme francais par rapport
au romantisme allemand ou anglais.

Dans ce contexte, les jeunes auteurs romantiques ont, en effet, fort a faire pour
s'imposer : leur goat de la polémique et de la provocation, tel qu'il s'exprime
notamment dans les manifestes et dans les préfaces de leurs ceuvres, vient de la.
En réalité, l'opposition entre Classicisme et Romantisme, entre souci d'équilibre et
d'harmonie d'une part et lyrisme®& débridé d'autre part, si souvent mise en avant
par les romantiques comme par leurs détracteurs, doit étre nuancée, car I'audace
formelle du Romantisme par rapport a la norme classique est, dans beaucoup de
cas, moins importante qu'il n'y parait. En outre, sur le plan thématique, les poétes
romantiques utilisent couramment des mythes de I'Antiquité grecque ou romaine.
Les mythes faisant référence a la nature d'un point de vue panthéiste sont, en
particulier, un moyen d'exprimer le sentiment d'une identité secréte entre la nature
créée et 'ame humaine: c'est le theme fameux du paysage comme reflet de I'ame
(ou de la nature comme miroir de I'dme). La poésie, avant Baudelaire et sa
poétique des Correspondances, est donc déja, pour les romantiques, un outil
privilégié pour dévoiler les liens cachés qui organisent I'Univers

3. Poésie et mal du siécle

Ce sont les Méditations poétiques (1820) de Lamartine qui constituent
traditionnellement l'acte de naissance du lyrisme romantique en France.

La poésie romantique frangaise, dés l'origine, a pour maitre-mot I'émotion.
Marquant I'émergence de l'individu, elle met en avant I'expression, a la premiere
personne, des sentiments et des états d'ame du poéte. Loin des recherches
formelles gratuites, cette poésie ne semble avoir d'autre theme, d'autre principe
unificateur ni d'autre fin que le sujet lui-méme. Celui-ci, fasciné par la complexité
de son étre intérieur, écrit moins pour un lecteur que pour y trouver « un
soulagement de [son] propre cceur » (Lamartine).

En 1836, Jocelyn (suivi de la Chute d'un ange, 1838), ceuvre de Lamartine, se
présente d'ailleurs comme une « épopée de I'ame ». La Confession d'un enfant du
siécle (1836) et les Nuits (1835-1837), de Musset, peignent aussi le dégodt de




I'existence et les tourments d'une ame qui n'a pas en ce monde ce qu'elle désire.
Quant a Vigny, il décrit dans Stello (1832), puis dans Chatterton (1835), ce qu!'il
appelle une « épopée de la désillusion », a travers l'itinéraire d'individus inaptes a
trouver leur place dans la société.

Ce lyrisme, qui confine parfois a la sensiblerie, sera d'ailleurs condamné par les
générations suivantes, notamment par les auteurs symbolistes. Cependant, il ne
faut pas oublier que cette poésie est aussi révolutionnaire et engagée -
notamment celle de Hugo avec les Chéatiments (1853) et de Lamartine avec son
Recueillement poétique (1839). Les complaintes romantiques ne sauraient, de ce
fait, étre interprétées comme les symptémes d'un narcissisme maladif et d'un
repli exclusif sur les préoccupations d'ordre privé.

4. Drame romantique

Le romantisme francais présente cette particularité d'avoir été un mouvement
dont les mots d'ordre étaient plus esthétiques que spéculatifs : dés le Racine et
Shakespeare (1823-1825) de Stendhal commence une remise en cause des
préceptes esthétiques du classicisme (en l'occurrence ceux de la tragédie
néoclassique) au profit de la dramaturgie shakespearienne et de ses démesures.
La génération romantique (Hugo, Musset, Vigny, Gautier, Nerval, Sainte-Beuve),
qui forme le Cénacle (successeur du salon littéraire), participe a un mémorable
scandale, survenu lors de la représentation du drame Hernani (1830) de Victor
Hugo, et connu sous le nom de « bataille d'Hernani ». Le drame hugolien engendre
une révolution qui remet en question les préceptes dont |a tragédie est dotée
depuis le Grand Siecle, notamment la regle fondamentale des trois unités. Selon
cette régle, l'intrigue devait former un tout (unité d'action), cependant que la scéne
devait ne représenter qu'un seul lieu (unité de lieu) et la durée des événements
représentés ne pas dépasser vingt-quatre heures (unité de temps).

Le théatre de Victor Hugo, dont les piéces les plus connues sont Cromwell (1827),
Marion Delorme (1829), Hernani (1830), Lucréce Borgia (1833) et Ruy Blas (1838),
mais aussi celui de Musset, avec /a Nuit vénitienne (1830), les Caprices de
Marianne (1833), Fantasio (1834), Lorenzaccio (1834) et On ne badine pas avec
I'amour (1834), bouleversent toutes ces prescriptions. La dramaturgie romantique
multiplie les personnages et les lieux, méle le vers et la prose, le style haut et le
style bas, le sublime et le grotesque, le beau et I'horrible. La Préface de Cromwell,
qui contient un exposé de la poétique hugolienne, est une véritable défense et une
illustration du drame romantique; elle sert de manifeste a la littérature romantique

5. Prospérité du mouvement romantique

Le romantisme frangais est particulierement varié et vigoureux dans ses
manifestations, puisqu'il s'incarne dans la peinture, la musique, l'histoire, la
politique, la critique littéraire, le théatre, la poésie, le roman, 'essai, les mémoires,
etc. De nombreux auteurs et artistes ne se réclamant pas du romantisme sont
pourtant si profondément influencés par lui qu'ils lui sont traditionnellement
associés dans I'histoire culturelle francaise.

Aprés un foisonnement d'ceuvres entre 1830 et 1840, I'échec du drame de Victor
Hugo, /es Burgraves (1843), marque en France la fin de la période romantique.
Toute la production littéraire d'écrivains qui, a un titre ou a un autre, se rattachent
au romantisme (Nerval, Gautier, Baudelaire) ne reléve plus, alors, du mouvement




de 1830. Cependant, méme officiellement mort aux alentours de 1850, le
romantisme a survécu par l'influence, affichée ou souterraine, qu'il exerce sur les
choix thématiques et sur la sensibilité des auteurs modernes.



